


III Congreso Internacional de Filón de Alejandría 
FILÓN Y EL MUNDO HELENÍSTICO-ROMANO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RESÚMENES 
 

 

 

 

 

 

 

Organizado por  

PAOLA DRUILLE 

LAURA PÉREZ 

MARTA ALESSO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
19 y 20 de octubre de 2023 

Facultad de Ciencias Humanas 

Universidad Nacional de La Pampa 

Argentina



Los Resúmenes publicados en https://filonalejandria.com/ aparecen en la forma 

enviada por sus autores y con adaptación al formato general de esta presentación. 

Están organizados en orden alfabético, y separados de acuerdo con las actividades 

previstas por el equipo organizador del III Congreso Internacional de Filón de 

Alejandría. El equipo organizador agradece a los autores de estos Resúmenes por 

su cooperación para hacer posible la publicación oportuna en 

https://filonalejandria.com/. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
2023, Publicado por: Filón de Alejandría (creado en 2020)  

https://filonalejandria.com 

Santa Rosa, La Pampa 

Argentina

https://filonalejandria.com/


 

Autoridades de la Universidad Nacional de La Pampa 

Oscar Daniel Alpa   Rector 

María Ema Martín   Vicerrectora a cargo 

 

Autoridades de la Facultad de Ciencias Humanas 
Beatriz Elena Cossio   Decana 

Verónica Zucchini   Vice Decana 

Eric Morales Schmuker   Prosecretario Privado del Decano 

María Pía Bruno    Secretaria de Investigación y Posgrado 

Silvia Siderac    Secretaria Académica 

Martín Alejandro Ussei   Secretario Económico-Administrativo 

María Marta Dukart   Secretaria del Consejo Directivo 

_________________________________________________________________ 

 

Comité Organizador, III CIFA 2023 
Paola Druille    Responsable 

Laura Pérez    Responsable 

Marta Alesso    Responsable 

 

Colaboradores Profesores 

Raquel Miranda, Estefanía Sottocorno,  

Mariano Spléndido, Guillermo Callejas Buasi 

Colaboradores Estudiantes  

M. Rocío Saitúa Popoviez,  

Camila Flores, Tomás Heredia 

 

Miembros del Comité Académico, III CIFA 2023 
Juan Carlos Alby   Universidad Nacional del Litoral, Universidad  

Católica de las Misiones, Universidad Católica 

de Santa fe, Argentina 

Francesca Calabi   University of Pavia, Italia 

Ana Carolina Delgado   Universidad Nacional de General 

Sarmiento, Argentina 

Magdalena Díaz Araujo   Universidad Nacional de La Rioja,  

UniversidadNacional de Cuyo, Argentina 

Patricia Ciner    Universidad Nacional de San Juan y   

Universidad Católica de Cuyo, Argentina 

Rodrigo Laham Cohen   Universidad de Buenos Aires, Universidad 

Nacional de San Martín, Argentina 

Carlos Lévy    Université Paris-Sorbonne (Paris IV), Francia 

Pura Nieto Hernández   Brown University, Estados Unidos 

Paola Pontani    Università Cattolica del Sacre Cuore, Italia 

David Runia    Australian Catholic University,  

University of Melbourne, Australia 

Viviana Suñol    Universidad Nacional de La Plata, Argentina 

Sofía Torallas Tovar   University of Chicago, Estados Unido



 
 



PREFACIO  

 

 

 

Los Resúmenes de este volumen aparecen en la forma enviada por sus 

autores. Este es el segundo volumen de resúmenes publicado por 

https://filonalejandria.com, y las sugerencias para mejoras en los años 

futuros son bienvenidas. Las responsables del Comité organizador 

agradecen a los autores de estos resúmenes por su cooperación para hacer 

posible la producción oportuna de esta edición.

https://filonalejandria.com/


CONFERENCIAS 

 

 

 

Runia, David (Australian Catholic University, University of 

Melbourne, Australia), “The Naming, Composition and Context of 

Philo’s Exposition of the Law” 

 

The aim of the plenary address is to add to recent research on Philo’s 

great work, ‘The Exposition of the Law’. I will also relate this topic 

to the conference theme of Philo and Hellenistic-Roman World. 

Formally the work consists of a series of twelve treatises, two of 

which are lost. Philo describes them as suntaxeis, ‘ordered 

compositions’. I first indicate the features of the work relating to that 

description under four headings: titles, introductory and transitional 

passages, indications regarding sequence, and closure. Though Philo 

does not give the entire work a title, it does have a conceptual unity, 

as already indicated in the first treatise. What then about its modern 

title? I will discuss its origin and suitability. I will then devote some 

words to the thematic unity of the work and its two main conceptual 

schemes The final part of the address will offer some comments on 

how Philo’s great work relates to its context in the Hellenistic-Roman 

world and to Philo’s situation as a leading member of the Alexandrian 

Jewish community. 

 

Calabi, Francesca (Università di Pavia), “Aspects of Idolatry 

according to Philo” 

 

In the Hellenistic and Roman period it is obvious for Jewish authors 

to deal with the theme of idolatry. Philo talks about it in many 

passages presenting the cult of the stars, animals, statues, the cult of 

emperors, the public holidays in which pagan rites were shared. 

Alongside the “literal” presentation of many of these practices and 

the negative judgment with which he describes them, there is also a 

“philosophical” reading of some beliefs and rites. 



Resúmenes 

7 
 

Thus, the adoration of the stars, for example, which was one of the 

moments in Abraham’s cognitive journey, is attributed to the 

“Chaldeans”, the cult of animals and the domination of the body and 

passions to the “Egyptians”. Moreover, if, as Harl argues, denying 

God means not denying his existence, but his possibility of punishing 

the wicked, and idols are characterized by not having power, idolaters 

are those who consider God incapable of intervening and equate him, 

in this, to idols. In this perspective, deniers and idolaters are those 

who advance on their path without fearing God’s intervention. 

Philo speaks, therefore, of idol worshipers, of the construction of 

images, of the divinization of the stars, but also of those who pursue 

philautia rather than theophilia who, in some ways, are idolaters 

insofar as they care for themselves, not for God. 

Besides that, a strong form of idolatry is given by the claim to fix 

the divine image, to represent the unknowable. 

My aim is to try to determine what Philo means by these categories 

and how they relate to the theme of the prohibition of images, the 

invisibility and unknowability of God, the denial of divine 

providence. 

 

Keywords: idolatry, Philo of Alexandria, Chaldeans, prohibition of 

images, unknowability of God



PRESENTACIONES INDIVIDUALES 

 

 

 

Alby, Juan Carlos (Universidad Nacional del Litoral, 

Universidad Católica de las Misiones, Universidad Católica de 

Santa Fe), “Huellas de Filón en la exégesis patrística de la expulsión 

del paraíso” 

 

Uno de los tratados más breves de los que componen la serie del 

Comentario alegórico que Filón dedicó a una interpretación continua 

del Génesis, se abre con la exégesis de Gn 3, 22-24, texto que relata 

la escena del destierro del hombre del paraíso. Se trata del De 

Cherubin, insertado en cuarto lugar entre los libros del mencionado 

comentario. En su interpretación alegórica, el Alejandrino contrasta 

las dos expulsiones, primero transitoria y luego definitiva, de Adán y 

de Agar. Tal paralelismo encuentra eco en los exégetas judíos que 

distinguían dos exilios correlativos a las dos ascensiones de Adán al 

paraíso (Gn 2, 8 y Gn 2, 15). Entre los cristianos de la Patrística 

asiática, será Teófilo de Antioquía el primero en recoger la parádosis 

de un doble ascenso del protoplasto, primero hacia el jardín del Edén 

y luego a la resurrección de la carne. Ireneo de Lyon, seguidor del 

antioqueno, en cuanto a Gn 3, 24 se aparta de la interpretación de las 

dos traslaciones de Adán y, por lo tanto, de la línea exegética abierta 

por Filón, pero se encausará en la misma al momento de definir el 

castigo impuesto por Dios al primer hombre (Adv. haer. III, 23, 6), a 

saber, la muerte, que es a su vez, el fin de sus desgracias. Por su parte, 

los gnósticos que están detrás del tratado Sobre el origen del mundo, 

hacen derivar la decadencia y acortamiento de la vida del hombre de 

aquella dramática escena de su pasado primordial. 

 

Palabras clave: Paraíso, querubín, espada flamígera, Filón, Teófilo 

antioqueno, Ireneo de Lyon 

 



Resúmenes 

9 
 

Alesso, Marta (Universidad Nacional de La Pampa), 

“Quaestiones et solutiones in Genesis et in Exodum: problemas y 

soluciones de la traducción”  

 

Las Quaestiones et Solutiones in Genesin et Exodum son, como su 

nombre lo indica, comentarios en forma de preguntas y respuestas a 

versículos de los dos primeros libros del Pentateuco. Desde el punto 

de vista formal, pertenecen al género “zetemático”, denominación 

proveniente de ζητήματα, que consiste en “cuestiones y soluciones” 

–ζητήματα καὶ λύσεις–, de larga historia en la literatura y la filosofía. 

A cada pregunta sobre el significado de un pasaje bíblico, Filón da 

una respuesta doble; uno se refiere al significado literal, y otra al 

significado alegórico. Fueron traducidas del griego original al 

armenio en el siglo VI. Los manuscritos en lengua griega se han 

perdido y la mayor parte –excepto un diez por ciento si no tenemos 

en cuenta las citas parafrásticas en escritores tardíos– depende de la 

versión armenia publicada por Aucher en 1826. Las traducciones 

pudieron llegar a presentar, desde el inicio, algunas inexactitudes, por 

ejemplo, las del antiguo traductor armenio, las de Aucher que vertía 

al latín sin conocer el griego, la estupefacción ante ciertos pasajes de 

los traductores al inglés (Marcus, 1953) y al francés (Mercier, 1979 

y 1984 y Terian, 1992), y como corolario, nuestras propias dudas 

como traductores a la lengua española. Todas estas circunstancias 

hacen que el contenido de esta serie sea el menos estudiado de los 

estudios filónicos. La escasa frecuentación de las Cuestiones se debe 

a muchos motivos, pero el principal es que la mayoría de los 

investigadores somos lectores de Filón en lengua griega. Algunos 

eruditos han realizado el esfuerzo de aprender el armenio e 

incursionar en el texto de Aucher, pero se encuentran con que la 

antigua versión armenia se caracteriza por su rigidez –hasta por su 

opacidad– y muestra indicios de que el traductor o los traductores a 

menudo quedan desconcertados por las expresiones del griego 

original. Además de ese problema lingüístico, muchos lectores de 

Filón encuentran las disquisiciones de las Cuestiones poco atractivas 

en comparación con el tratamiento del mismo asunto en el 



Resúmenes 

10 
 

Comentario alegórico. Se añade el hecho de que extensos fragmentos 

de las Cuestiones se han perdido y, aunque periódicamente se siguen 

descubriendo fragmentos, la carencia de contexto y la certeza de no 

contar con la integridad del tratado hace temer la deducción de 

conclusiones equivocadas. 

 

Callejas Buasi, Guillermo (Universidad Nacional Autónoma de 

México), “Desarrollo biológico, rectitud de acciones y actividad 

contemplativa en el proceso regenerativo del alma en Filón de 

Alejandría”  

 

El objetivo de la presente ponencia consiste en explicar cómo es que, 

para Filón, el desarrollo biológico, el perfeccionamiento de las 

acciones morales y la actividad contemplativa derivan en un proceso 

de regeneración que preparan al alma humana no solo para la vida 

biológica, sino también para la salvación y renovación del alma. En 

pasajes como Opif. 105, Cher. 114 y Jos. 127, Filón, retomando un 

argumento de Hipócrates, afirma, en términos generales, que la edad 

del hombre se divide en siete etapas, las cuales son: infante (παίδιον), 

niño (παῖς), adolescente (μειράκιον), mozo (νεάνισκος), hombre 

adulto (ἀνήρ), hombre maduro (πρεσβύτης) y anciano (γέρων). Sobre 

la base de esta división, entre los catorce y los veintiún años de edad, 

el hombre ya es susceptible de experimentar una cierta propensión 

hacia la virtud o el vicio. A partir del adulto maduro existe una 

preeminencia de la facultad racional del alma por encima de la 

irracional, sin embargo, de este hecho no se sigue que esta quede 

completamente excluida, para ello es necesario ejercitar la 

inteligencia. El hombre adulto prudente puede matrimoniarse, 

engendrar hijos y vivir ordenadamente, el hombre que vive en estado 

contemplativo, prescinde aún más de las necesidades biológicas. 

Contrastando lo anteriormente dicho con el pasaje de Mos. 2, 64-65, 

los hombres que, a mi entender, prescinden en la medida de lo posible 

de las necesidades biológicas, son recompensados con la salvación. 

Filón considera la imagen del diluvio como una renovación moral de 

la raza humana, la cual está representada por Noé. Para que pueda 



Resúmenes 

11 
 

efectuarse la regeneración en sentido moral y escatológico, es 

necesario prescindir de las necesidades biológicas siempre y cuando 

el individuo haya concluido con las etapas de desarrollo fisiológico y 

ejercité su inteligencia.  

 

Palabras clave: παλιγγενεσία, σωτηρία, κάθαρσις, νεωτερισμός, εἴκω 

 

Ciner, Patricia (Universidad Nacional de San Juan, Universidad 

Católica de Cuyo), “Presencia de Filón de Alejandría en el 

Comentario al Evangelio de Juan de Orígenes: nuevas líneas de 

investigación”  

 

El gran especialista francés Henri Crouzel, refiriéndose al 

Comentario al Evangelio a Juan, ha afirmado que este texto puede 

ser considerado como “la obra maestra de Orígenes”. De esta magna 

obra, solamente poseemos en griego nueve libros completos. Sin 

embargo y a pesar de esta lamentable pérdida (según Jerónimo eran 

32 libros), la hermosura y la profundidad del pensamiento del 

alejandrino, pueden encontrarse sin dificultad. En el Comentario al 

Evangelio de Juan es posible advertir también la inmensa cultura 

filosófica y teológica de Orígenes. Uno de los autores que está 

continuamente presente es Filón de Alejandría. Siguiendo la opinión 

de David Runia, con respecto a la influencia del pensador judío en la 

obra del alejandrino, mostraremos cómo a lo largo de esta obra, esta 

influencia no solo se remite al uso del método alegórico, sino que 

también está presente en la cosmología, la antropología y la 

escatología origeniana. Muy importante será la influencia de Filón en 

la cosmología del alejandrino, especialmente lo que respecta a su 

concepción de un cosmos multidimensional.  Llamaremos a este 

paradigma cosmológico “de la relacionalidad”. Desde nuestra 

perspectiva, el fundamento de este paradigma en el Comentario al 

Evangelio de Juan se encuentra en el supuesto de la presencia de Dios 

Padre y de su Hijo, que se manifiestan en todos los planos de la 

existencia a través de las ἐπίνοιαι más antiguas del Hijo: la Sabiduría 

y el Logos. Ambas ἐπίνοιαι sintetizan la esencia misma del Hijo, pero 



Resúmenes 

12 
 

no como entidades diferentes, sino como momentos ontológicos del 

Hijo. Orígenes era plenamente consciente de que de su definición de 

Sabiduría y de Logos, dependía su cercanía o lejanía de la filosofía 

griega y helenística, de toda la literatura sapiencial hebrea y muy 

especialmente del pensamiento gnóstico. En esta ponencia, 

precisaremos cuáles serán las mayores divergencias entre Filón y 

Orígenes, con respecto a las nociones de Sabiduría y Logos. 

 

Delgado, Carolina (Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas, Universidad Nacional de General 

Sarmiento), “Hombres que se volvieron ley. Los νόμοι ἔμψυχοι de 

Filón de Alejandría como προοίμια platónicos” 

 

En su último gran proyecto político, Platón dispone una detallada 

legislación según la cual deberían regir su vida social los ciudadanos 

del así denominado segundo Estado mejor. En el marco de ese trabajo 

legislativo, como se sabe, el filósofo introduce respecto a la ley una 

idea revolucionaria para su momento: la ley debería consistir no solo 

en una prescripción u orden sino que debería ir también provista de 

las razones que motivan su adopción. Los destinatarios de la 

legislación contarían en una ley así expuesta con una instancia de 

explicación, exhortación y persuasión. Una sección previa a la 

normativa llamada  προοίμιον desempeñaría esa función. 

Moisés, el mayor legislador que ‒según Filón‒ haya existido, ha 

expuesto también la Ley de un modo en el que la norma no es 

presentada a la manera de una orden despótica, sino que consigna, 

como antecedente de las prescripciones, los principios explicativos 

que las fundamentan. El propósito de Filón en la así denominada 

Exposición de la Ley es evidenciar la lógica del gran sistema 

legislativo según el cual se rige su pueblo: Moisés no se ha limitado 

a dictar el decálogo, ni siquiera es lo primero que ha hecho al disponer 

la legislación, sino que ha antepuesto a esos diez mandatos divinos 

una extensa introducción cosmológica y genealógica, que constituye 

el verdadero marco y preámbulo al decálogo y a las prescripciones 

especiales. La afinidad entre el modo filoniano de interpretar el 



Resúmenes 

13 
 

sistema legislativo mosaico con la sugerencia platónica de los 

προοίμια de la ley ha sido ya debidamente identificado por los 

estudios especializados del área. 

En esta ponencia me propongo analizar un aspecto creativo y 

peculiar de Filón, a saber, su incorporación de una instancia no 

prevista por Platón, la de los νόμοι ἔμψυχοι, como parte de esa 

sección legislativa diseñada por el ateniense, esto es, los προοίμια.  

 

Palabras claves: ley, virtud, proemio, patriarcas, Platón 

 

García Bazán, Juan Bautista (Universidad del Salvador), ““Los 

ríos del Paraíso”: la exégesis gnóstico-naasena y Filón de Alejandría” 

 

Los gnósticos naasenos, conocidos por la reseña de Hipólito de 

Roma, realizan una lectura alegórica de Gn 2, 10 que es particular. 

Precisamente, el nombre de naasenos o “seguidores de la serpiente” 

procedería de esa interpretación bíblica (Ref. V, 9, 9, 15ss.). Es de 

destacar que el pensador judío Filón establece análisis similares de la 

misma sección bíblica. En efecto, puede descubrirse un trasfondo 

análogo, platónico-pitagorizante, a propósito de ideas como las de 

tétrada, fuente, lógos o sabiduría (Post. 128-129; Somn. 2, 242- 243). 

El presente trabajo buscará explicitar el sentido de la interpretación 

gnóstica a la luz de una comparación con Filón para determinar, si no 

una influencia directa, sí una gravitación de ideas alejandrinas.  

 

Palabras clave: ríos, platonismo-pitagorizante, Alejandría, lógos 

 

Gargiulo, Massimo (Centro Cardinal Bea per gli Studi Giudaici, 

Pontificia Università Gregoriana), “Abramo in Filone e l’esegesi 

omerica su Odisseo” 

 

Odisseo e Penelope, anche per via dell’importanza fondamentale dei 

poemi omerici nella cultura greca, furono oggetto di una 

interpretazione in chiave filosofica che sfruttò le tecniche esegetiche 

elaborate dai filologi alessandrini sul testo omerico. Partendo da uno 



Resúmenes 

14 
 

scolio a Od. 9,84, in questo saggio si evidenzia come, oltre 

all’analogia già da tempo evidenziata dagli studiosi tra 

l’interpretazione allegorica di Penelope e quella di Sara in Filone, si 

possano ricercare tratti comuni tra la lettura simbolica di Odisseo e 

alcune caratteristiche che Filone stesso attribuisce ad Abramo. Ciò 

può essere un contributo ulteriore allo studio di come l’autore si 

inserisse nel contesto esegetico ellenistico sfruttandone i metodi e 

puntando a istituire parallelismi in grado di rendere i personaggi 

biblici controparti adeguate se non superiori dei loro corrispettivi 

greci. 

 

Palabras clave: Filone, Omero, esegesi, Abramo, Odisseo 

 

Krank Pizarro, Maillen (Universidad Nacional de La Pampa), 

“El término πτολεμαῖος en los tratados históricos de Filón de 

Alejandría” 

 

En distintas instancias de sus tratados histórico-teológicos, Filón de 

Alejandría hace referencia a los ptolomeos utilizando el término 

πτολεμαῖος (“ptolomeo”) en vinculación con vocabulario específico 

relacionado con el reinado de los ptolomeos. Según Pearce (2020), si 

bien los tratados de Filón ofrecen pocas reflexiones sobre los siglos 

anteriores a la caída de esa dinastía, en comparación con las 

descripciones de las persecuciones de los judíos alejandrinos en el 

año 38 d.C. durante el reinado de Gayo Calígula, el alejandrino 

dedica pasajes completos de sus tratados histórico-teológicos a 

describir el gobierno ptoleimaco y sus reyes, como sucede, por 

ejemplo, con el reinado de Ptolomeo II Filadelfo. El interés por este 

gobernante en particular se basa en que él es el encargado de llevar a 

cabo la tarea real de la traducción del hebreo al griego de la Torá, por 

lo que Filón destaca en su obra la admiración que poseía el monarca 

hacia tales leyes, justificando de esta manera la inclusión de este rey 

en la memoria escrita de los judíos de su comunidad.  

En este sentido, el objetivo de nuestro trabajo es, justamente, 

analizar el término πτολεμαῖος en los tratados históricos-teológicos 



Resúmenes 

15 
 

de Filón de Alejandría, a partir de la indagación del contexto 

semántico dispuesto por el autor en torno a ese concepto. Sobre esta 

base, dividiremos nuestro estudio en las siguientes partes. En primer 

lugar, rastrearemos el término πτολεμαῖος en los tratados Vida de 

Moisés 2 y Embajada a Gayo. En segundo lugar, traduciremos del 

griego al español cada uno de los pasajes en los que se encuentra el 

término πτολεμαῖος y de otros pasajes que repongan información 

contextual que ayuden a comprender la inclusión de πτολεμαῖος en 

los pasajes que contienen este concepto. En tercer lugar, llevaremos 

a cabo una interpretación del término πτολεμαῖος en su contexto 

semántico de enunciación. Por último, intentaremos demostrar que 

Filón manifiesta una actitud positiva hacia los ptolomeos y su 

reinado, en especial hacia Ptolomeo II Filadelfo, estableciendo una 

comparación entre el pasado ptolemaico y la situación política de los 

judíos en el Imperio romano de Gayo Calígula.   

 

Palabras clave: πτολεμαῖος, histórico-teológico, Vida de Moisés 2, 

Embajada a Gayo 

 

Laham Cohen, Rodrigo (Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas, Universidad Nacional de San Martín, 

Universidad de Buenos Aires), “Filonizando la Antigüedad Tardía: 

Erwing Goodenough y las proyecciones de Filón de Alejandría en la 

constitución de judaísmos no rabínicos”  

 

En esta breve presentación se analizará el modo en el que los textos 

escritos por Filón de Alejandría fueron empleados para construir 

hipótesis sobre la existencia de judaísmos no rabínicos en la 

Antigüedad Tardía. Siguiendo el impacto que generaron los trabajos 

de Erwing Goodenough tanto en seguidores como en detractores, así 

como también las fuentes –literarias, epigráficas y arqueológicas– 

empleadas por cada especialista a la hora de referir a judaísmos 

alternativos al rabínico, reflexionaremos sobre las posibilidades que 

ofrecen las evidencias para recrear cuáles fueron las identidades de 



Resúmenes 

16 
 

los judíos y judías que vivieron fuera de Mespopotamia y Palestina 

entre los siglos III y IX.  

 

Palabras clave: Filón de Alejandría, judaísmos, Erwing Goodenough, 

Antigüedad Tardía, arte 

 

López Farjeat, Luis Xavier (Universidad Panamericana, Ciudad 

de México), “Lo literal (ῥητή o φανερά / ẓāhir) y lo oculto (ὑπόνοια 

/ bāṭin) en Filón de Alejandría y la tradición filosófica islámica”  

En su conocida obra sobre Filón de Alejandría, Harry A. Wolfson 

sostiene que la filosofía filónica es el preámbulo de las “filosofías 

religiosas” de las tres tradiciones abrahámicas. Wolfson recorre con 

exhaustividad los principales problemas filosóficos desde sus 

orígenes en la filosofía griega, el modo en que Filón los retomó y 

replanteó desde su mentalidad judía, el conocimiento que los Padres 

de la Iglesia tuvieron de Filón, y la forma en que varios temas se 

desarrollaron en el contexto medieval latino y judío mediante la 

influencia del pensamiento filosófico árabe-islámico. Entre varias 

coincidencias y similitudes entre Filón y cada una de las filosofías 

religiosas, Wolfson destaca una particularmente importante: las tres 

tradiciones vieron en sus respectivas Escrituras dos significados, uno 

literal (ῥητή o φανερά) y otro oculto (ὑπόνοια). Cada una de estas 

tradiciones filosóficas buscó ‒a su manera‒ un método alegórico de 

interpretación. Dicho método lo aprendieron los Padres de la Iglesia 

directamente de Filón. Y de los Padres pasaría, según Wolfson, al 

islam y al judaísmo. La versión más difundida entre los historiadores 

de la filosofía ha sido que ni el islam ni el judaísmo tuvieron contacto 

directo con Filón. La supuesta presencia de algunas ideas de Filón en 

los judíos y musulmanes medievales ha sido un tema debatido entre 

algunos especialistas. Runia sugirió la posibilidad de que hubiera 

circulado alguna traducción de Filón al siriaco o al árabe, pero 

admitió, sin embargo, que no existía evidencia alguna al respecto. No 

obstante, Emily Parker y Alexander Treiger han mostrado la 

existencia de algunos pasajes de La vida contemplativa traducidos al 

árabe por cristianos de Oriente Medio. Los terapeutas, en efecto, 



Resúmenes 

17 
 

interpretaban alegóricamente las Escrituras. En esta presentación 

pretendo elucidar las posibles similitudes entre las nociones de ῥητή 

o φανερά y ὑπόνοια y sus equivalentes árabes, ẓāhir y bāṭin.    

 

Palabras claves: método alegórico, sentido literal, sentido oculto, 

terapeutas, filosofía árabe-islámica 

 

Miranda, Lidia Raquel (Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas, Universidad Nacional de La Pampa), “La 

alegoría del camino y la figura de Abrahán en Filón de Alejandría y 

en Ambrosio de Milán” 

 

En el sermón Sobre Abrahán, Ambrosio de Milán (siglo IV) refiere 

la vida del patriarca Abrahán mediante un tratamiento retórico 

diferente en cada uno de los dos libros que componen la obra. La 

primera, adecuada a un auditorio de catecúmenos, revela la influencia 

del Filón de Alejandría, aunque no es posible precisar el alcance de 

dicho influjo debido al estilo sencillo y accesible de la composición; 

la segunda, por su parte, es claramente filoniana por el método, el 

contenido y el orden interno que posee, aunque la autonomía del 

autor cristiano respecto del modelo le otorga una índole específica y 

distintiva, que se adapta a su propio objetivo pastoral. En ambas 

secciones, empero, el uso de la alegoría logra la unidad de la obra, 

especialmente porque algunas ideas expresadas de manera 

metafórica recalan en el valor cristiano de la vida y las cualidades de 

la correcta elección que debe hacer el hombre que quiere salvarse. 

Por ello el sermón se dirige a todos: ya se trate de iniciados o de 

aprendices, el discurso ambrosiano se concentra en significados 

certeros e incontrastables que aseguran la eficacia de su palabra.  

En ese marco, la ponencia procura rastrear y comparar los 

alcances alegóricos de la metáfora del camino y del caminante, en 

relación con el modelo corpo-sensorial de la existencia humana, en 

los dos libros del texto homilético Sobre Abrahán del obispo milanés 

y en el tratado Sobre Abraham de Filón de Alejandría con la finalidad 



Resúmenes 

18 
 

de identificar las particularidades que definen la perspectiva 

judeohelenista y la cristiana, respectivamente.  

 

Palabras clave: Abrahán, camino, alegoría, Filón, Ambrosio 

 

Palmero Palacios, Erick (Universidad Panamericana, Ciudad de 

México), “Sobre la teoría del intelecto en Filón: recepción y contraste 

interpretativo del De Anima 3, 5 en el De Opificio Mundi de Filón de 

Alejandría”  

 

Aristóteles en De Anima 3, 5 introduce una problemática filosófica 

concerniente al concepto de νοῦς. Existe, por un lado, un intelecto en 

el cual todas las cosas llegan a ser, νοῦς τῷ πάντα γίνεσθαι, y, por 

otro, un intelecto a través del cual todas las cosas son hechas, τῷ 

πάντα ποιεῖν, similar a una disposición natural como la luz, que hace 

que todo aquello que es en potencia sea en acto. Aristóteles lo 

caracteriza como algo separado, impasible y puro, puesto que es 

siempre “acto” por causa de su naturaleza. Este intelecto desempeña 

una actividad noética continua (άλλ’ οὐχ ὁτὲ μὲν νοεῖ ὁτὲ δ’ οὐ νοεῖ) 

y, solo es lo que precisamente es, a saber, inmortal y eterno, por el 

hecho de estar separado. El intelecto paciente es corruptible e incapaz 

de comprender cosa alguna sin aquel que es inmortal y siempre 

presente (ὁ δὲ παθητικὸς νοῦς φθαρτός, καὶ ἄνευ τούτου οὐθὲν νοεῖ).  

Filón de Alejandría retoma De Anima 3, 5 en múltiples ocasiones 

para explicar los orígenes del mundo en su tratado De Opificio 

Mundi. La primera mención referente a la teoría del intelecto está en 

el parágrafo 7 de su texto y funciona como una introducción general 

para la comprensión de los mecanismos que la Providencia divina 

efectuó durante su ποίησις κόσμου, atribuyendo así las categorías que 

Aristóteles aplicó a su teoría del intelecto al ámbito creativo de Dios. 

Así, pues, Filón distingue entre dos principios universales necesarios 

para la creación del mundo, que define como causa eficiente 

(δραστήριον αἴτιον) y causa paciente (παθητὸν αἴτιον). En este 

trabajo pretendemos explorar la interacción intelectual entre ambos 

filósofos y la importancia de los postulados aristotélicos para el 



Resúmenes 

19 
 

desarrollo de las ideas de Filón en uno de los tratados más 

interesantes del corpus filónico.  

 

Palabras clave: intelecto agente, intelecto paciente, mundo 

inteligible, mundo sensible, lógos 

 

Ritacco Gayoso, Graciela (ANCBA),  “Del universo inteligibible 

(noêtos kosmos) a la hebdómada celebratoria (tou kosmou 

genethlion)” 

 

Entre el siglo I a.C. y el siglo I d.C. se produjo una renovación 

filosófica centrada en la recuperación de las argumentaciones propias 

de la Academia Antigua, que fue asociada progresivamente con el 

Pitagorismo. Se configuró así un Neopitagorismo que considera al 

Platonismo su heredero y continuador. Entretanto se estaba gestando 

el Platonismo Medio. De sesgo pitagórico estricto, son muy escasas 

las fuentes que han llegado hasta nosotros. Durante este período 

imperial Filón de Alejandría oficia como una de esas fuentes. Llama 

la atención en la filigrana de sus escritos la prolífica presencia de 

alusiones a los números. Su De opificio mundi es un muy interesante 

exponente respecto de la simbología numérica. Trataré de conectar 

dicha simbología con la teoría de los Principios atribuída por 

Aristóteles a Platón, en particular en Metafísica libros XIII-XIV, si 

bien reaparece también de manera intermitente tanto en los diálogos 

platónicos como en otras fuentes posteriores. Recién a finales de la 

Antigüedad esta teoría adquiere una fuerte incidencia en las 

sistematizaciones neoplatónicas. Syriano (siglo V d.C.), al comentar 

estos libros de la Metafísica, intenta proporcionar la coherencia 

necesaria para dar sentido a la Numerología como derivación a partir 

de los Principios (Uno y Díada Indefinida). 

 

Palabras clave: principios, números, cosmos, neopitagorismo, 

Syriano 

 



Resúmenes 

20 
 

Saitúa Popoviez, Rocío (Universidad Nacional de La Pampa), 

“Los deberes y castigos de los padres a los hijos en los tratados 

legislativos de Filón” 

 

En los tratados legislativos Sobre el decálogo y en Las leyes 

particulares, Filón de Alejandría expone su interpretación del quinto 

mandamiento bíblico relativo a honrar a los padres (πέμπτον 

παράγγελμα τὸ περὶ γονέων τιμῆς. Decal. 106-120; Spec. 2, 224-

243). Al desarrollar las implicancias de ese mandato, el filósofo 

alejandrino enfatiza el vínculo recíproco impuesto por esa 

prescripción, que no solo indica una obligación para los hijos sino 

una serie de deberes de los padres, entre los cuales se destaca el 

disciplinamiento y el castigo de los hijos rebeldes. En ese sentido, el 

objetivo general de este trabajo consiste en analizar de qué manera 

concibe Filón los deberes y los castigos de los padres hacia los hijos. 

Para esto, recuperaremos ciertos pasajes referidos a ese tema en los 

tratados legislativos y rastrearemos los lexemas que Filón utiliza en 

relación con los deberes y castigos, ya sea que lo haga desde un 

enfoque teológico o desde una mirada pragmática. Al mismo tiempo, 

examinaremos si es posible hallar esos términos específicos en otros 

parágrafos del Sobre el Decálogo y Las leyes particulares.  

Como encuadre teórico tendremos en consideración los abordajes 

realizados por algunos autores modernos sobre el tema de nuestra 

ponencia. Los datos aportados por estos investigadores, junto con el 

examen del léxico legislativo, permitirán advertir que los deberes y 

los castigos de los padres expresados por Filón a partir de su 

interpretación del quinto mandamiento exceden el marco teológico y 

proyectan implicancias pragmáticas asociadas a su contexto 

sociohistórico. 

 

Palabras clave: Filón de Alejandría, Las leyes particulares 2, Sobre 

el decálogo, deberes, castigos, quinto mandamiento 

 



Resúmenes 

21 
 

Simeoni, Francesca (Faculté de Philosophie, Université 

Catholique de Lyon), “Il saggio, il cosmo e Dio: continuità e 

disgiunzioni. Filone di Alessandria e il modello stoico” 

 

Come è stato messo in rilievo dalla letteratura recente (Dillon 2016, 

Lévy 2018), Filone sembra articolare in modo originale le diverse 

formulazioni del τέλος etico proposte dalla filosofia di età imperiale. 

Egli ricorre non solo all’ὁμοίωσις θεῷ platonica (Plat., Theaet. 176b, 

Fug. 63) ma anche all’invito stoico a “vivere in accordo con la 

natura” (τὸ ἀκολούθως τῇ φύσει ζῆν) (D.L. VII, 88, cf. Cic., Fin. IV, 

14). Alla base di questo secondo invito, vi sarebbe una teologia della 

natura apparentemente opposta al trascendentismo platonico, che 

Filone sposerebbe soprattutto nei trattati dell’Esposizione e che 

mostra un accomodamento allo stoicismo romano (Niehoff 2018).  

Ma quali sono i presupposti del modello stoico? Per gli stoici il 

fine etico viene concepito a partire da una scala naturae unificata dal 

principio dell’οἰκείωσις (cf. D.L. VII, 85-86). La comparsa della 

razionalità configura per l’uomo la possibilità di compiere 

razionalmente la propria natura, permettendogli di entrare in 

continuità col divino (cf. Sen., Epist. 76, 9-10 e 92,3). Il compimento 

etico secondo la Stoa consiste dunque in un divenire Dio. La 

continuità tra Dio e la natura è confermata poi dall’identificazione di 

Dio col cosmo (cf. Cic., De nat. deor. I, 37). Il solo punto di 

disgiunzione in questa continuità tra saggio, Dio e natura è costituito 

dalla razionalità, che separa uomo e animali ed è però uniforme tra 

uomo e Dio.  

Nel nostro contributo ci proponiamo di mostrare come Filone si 

appropri in maniera originale di questo modello, rispettando tuttavia 

la natura trascendente del Dio biblico e la sua alterità rispetto 

all’uomo da lui generato. Filone, infatti, introduce delle disgiunzioni 

decisive che permettono sì, di riconoscere Dio a partire dalla natura 

e seguendo la natura, ma di mantenere l’eccedenza di Dio sia rispetto 

alla virtù del saggio, sia rispetto alla sua scienza, sia rispetto al cosmo 

stesso. Ci riferiremo in particolare a tre passaggi chiave, appartenenti 

a tre serie di scritti filoniani: Opif. 142-144, Prob. 42-44 e Migr. 128. 



Resúmenes 

22 
 

In questi passaggi analizzeremo l’interessante commistione di 

termini stoici e platonici, con allusioni al pitagorismo. Il nostro 

obiettivo sarà quello di illuminare la condizione specifica del saggio, 

né un uomo né un dio (μεθόριος δὲ ὁ ἀστεῖος (…) μήτε θεὸν αὐτὸν 

εἶναι μήτε ἄνθρωπον, Somn. 2, 230), illuminando al contempo la 

complessa disgiunzione che Filone mantiene tra la legge della natura 

e l’essenza divina. Il compimento etico secondo Filone, pur essendo 

espresso anche in termini stoici, non si basa né sulla continuità uomo-

Dio attraverso la razionalità né sulla continuità natura-Dio, ma su 

un’alterità tra questi poli, che preserva la trascendenza dinamica del 

Dio biblico. 

 

Parole chiave: Filone di Alessandria, saggio, natura, divinizzazione, 

τέλος, Stoici 

 

Sottocorno, Estefanía (Universidad de Buenos Aires, 

Universidad Nacional de Tres de Febrero), “Filón entre animales 

y plantas: una lectura filantrópica” 

 

A diferencia de muchos lectores antiguos, Filón ofrece una visión 

consciente, compasiva respecto de las especies consideradas serviles 

en relación a la vida humana, esto es, los animales domésticos, los 

comestibles, los vegetales y cultivos ornamentales. En sus 

reflexiones acerca de una virtud que juzga capital, la filantropía, 

incluye a estos “oprimidos” de la historia entre los potenciales 

beneficiarios de una humanidad entrenada en el ejercicio virtuoso 

mediante una ascesis que hace pie en la tradición legal bíblica, leída 

desde los marcos teóricos y axiológicos de la filosofía griega. 

En la presente intervención, nos propondremos indagar en los 

supuestos de la argumentación filoniana acerca de la virtud de la 

filantropía, para pasar luego a la consideración puntual de su 

aplicación a las especies en cuestión, sopesando las conclusiones que 

puedan extraerse del tratado Sobre las virtudes gracias a los aportes 

de otros textos clave en este sentido, sobre todo, Las leyes 

particulares. El tema reviste, por lo demás, especial actualidad, por 



Resúmenes 

23 
 

lo que resultará igualmente de interés acudir a ciertas propuestas 

filosóficas que están poniendo en foco tópicos como los derechos de 

los animales, el concepto de persona, los criterios de intencionalidad. 

 

Palabras clave: especies, persona, género humano, filantropía, leyes 

 

Spléndido, Mariano (Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas, Universidad de Buenos Aires, 

Universidad Nacional de La Plata), “Desjudaizar a los terapeutas 

para cristianizar a Filón. El uso del De vita contemplativa en la 

patrística” 

 

En el mundo cada vez más cristiano del siglo IV hacía falta un pasado 

glorioso y bien documentado. Lamentablemente, los Padres de la 

Iglesia no tenían mucho material del cual asirse, más allá del Nuevo 

Testamento, para reivindicar los orígenes y expansiones de la fe. 

Filón apareció entonces como un referente histórico de primera línea, 

ya que se sabía que había sido contemporáneo de Jesús y los 

apóstoles. Eusebio de Cesarea fue quien, posiblemente a través de 

una tradición proveniente de Alejandría, presentó al De vita 

contemplativa, obra del filósofo judío, como un documento 

filocristiano. La piedad y la vida comunitaria de estos ascetas 

mostraban una gran similitud con la ética imperante en los inicios de 

la comunidad cristiana de Jerusalén, que para ese entonces 

representaba la imagen perfecta de iglesia incontaminada. La figura 

evangelizadora de Marcos, miembro de la comunidad de Jerusalén 

según Hch, ofrece el vértice perfecto para darle coherencia al relato 

sobre los terapeutas, ya no vistos como judíos. 

En este trabajo nos proponemos analizar el origen y sentido de la 

leyenda sobre Marcos en Alejandría, promovida y enfatizada por la 

ortodoxia emergente en el siglo IV. La intención de los Padres de la 

Iglesia de reivindicar los orígenes apostólicos y ortodoxos del 

cristianismo egipcio los llevó a desjudaizar De vita contemplativa 

para hacer de Filón un simpatizante del cristianismo y, además, 



Resúmenes 

24 
 

testigo de la matriz identitaria por excelencia de esa iglesia: el 

ascetismo.   

 

Palabras clave: Marcos, Filón de Alejandría, cristianismo, Eusebio 

de Cesarea, De vita contemplativa 

 

Villagra Diez, Pedro Luis (Universidad Nacional de Córdoba), 

“Algunas consideraciones sobre la noción de φιλανθρωπία en Filón” 

 

En el marco de las reflexiones éticas que plantea Filón en varios de 

sus escritos un lugar, entiendo, de estimable importancia ocupa la 

noción de φιλανθρωπία. La presente comunicación intentará 

proponer (relevar) algunas consideraciones que vinculan la 

philantropía con la virtud, el conocimiento y la religión; de ese modo, 

se pretenderá poner en diálogo los dos espacios de pertenencia del 

autor: por un lado, su condición de judío (con todo lo que cultural y 

religiosamente implica) y, por el otro,  la condición de alejandrino de 

su tiempo (época bisagra entre dos edades) imbuido plenamente en 

la filosofía helenística arraigada, en su caso, a una tradición 

platónica/estoica que lo reconoce como un referente dentro del 

llamado platonismo medio. 

 

Palabras clave: Filón, filantropía, filosofía, religión, literatura 

 

Tal, Guy Gavriel (Universidad Panamericana, Ciudad de 

México), “Comparación entre el midrash y la parábola del 

arquitecto” 

 

En Alejandría, Egipto, se desarrolló una corriente paralela al 

judaísmo fariseo con una fuerte inclinación helenística y diferentes 

tradiciones y filosofía. Esta corriente independiente dejó muy poca 

huella en la cultura judía en general. Nuestro principal conocimiento 

sobre esta forma de judaísmo, su pensamiento y filosofía, se ha 

conservado en las obras de Filón de Alejandría, las cuales, aunque no 

fueron estudiadas directamente por los judíos, tuvieron una gran 



Resúmenes 

25 
 

influencia en el pensamiento general y en el judío de manera 

indirecta. 

En los textos judíos tradicionales no hay referencias directas al 

filósofo alejandrino, y su nombre no se menciona en los escritos de 

los sabios de la Ley Oral en el Talmud, el Midrash, la Mishná, u otros 

escritos judíos de la época, a pesar de que todos estos textos fueron 

escritos siglos después de su muerte. No obstante, se han encontrado 

numerosas conexiones entre los midrashim de la Tierra de Israel y 

Babilonia y los escritos de Filón, lo cual sugiere una posible 

influencia mutua. 

El caso quizás más destacado y sorprendente es el Midrash Rabá 

(Génesis 1, 1), que presenta la idea de la creación del mundo por parte 

de Dios como un arquitecto que planifica una ciudad, una concepción 

que se desarrolla más extensamente en el tratado de Filón Sobre la 

creación del mundo según Moisés. Tanto el Midrash como Filón se 

refieren a un pensamiento, similar a las ideas platónicas, que precedió 

a la creación del mundo físico, asemejándose a los planes de un 

arquitecto (paralelo al demiurgo platónico) antes de construir una 

ciudad.  

Sin embargo, también existen diferencias significativas. Por 

ejemplo, en las obras de Filón, el arquitecto visualiza la ciudad en su 

mente, mientras que en el Midrash lo hace en un plano. Además, 

Filón hace referencias claras a Alejandría, mientras que el Midrash 

proporciona una descripción limitada de una ciudad genérica. 

¿Cuál es la importancia de estas diferencias? ¿Cuál es el papel de 

la Torá en el Midrash y cuál es su conexión con las ideas platónicas? 

Trataremos de contestar estas preguntas en la presentación.    

 

Palabras clave: Filón, Midrash, Creación, Ideas, Torá 

 

Vimercati, Emmanuele (Facoltà di Filosofia, Pontificia 

Università Lateranense), “Economia, politica e assimilazione a Dio 

nel De fuga et inventione” 

 



Resúmenes 

26 
 

De fuga et inventione 62-64 è l’unico caso nel Commentario 

allegorico in cui Filone fa esplicito riferimento a un’opera di un 

filosofo greco, citandone per esteso un passo. Si tratta della celebre 

pericope contenuta nel Teeteto di Platone (176a-b), in cui viene 

tematizzata l’assimilazione a Dio come fine della vita umana. 

Rispetto a questo fine contemplativo, però, nei paragrafi 33-38 del 

De fuga Filone valorizza anche l’agire pratico come strumento 

propedeutico all’ascesi. In particolare, la fuga dal mondo potrà essere 

aiutata dall’esercizio di “due virtù sorelle, l’economia e la politica” 

(36). Tra i motivi di questa valorizzazione vi sono la convinzione 

filoniana che: 1) la vita pratica sia preliminare alla fuga come il 

cosmo è una colonia della madrepatria celeste; l’agire pubblico 

nell’ordine creato è così preliminare alla conoscenza di sé e, poi, di 

Dio come primo legislatore. 2) Inoltre, Dio per primo non è ozioso, 

ma con le sue potenze e la sua grazia si impegna nella creazione e nel 

governo del mondo, come un padre si prende cura dei suoi figli.  

In questo quadro, il paper indagherà il possibile ruolo di alcune 

fonti ellenistiche della presentazione filoniana, specialmente 

Aristotele e la tradizione stoica, che valorizzano l’esercizio della 

virtù. Quanto ad Aristotele (ad esempio, Etica Nicomachea, libri VI 

e X, e Politica, libro VII), si valuterà la funzione della politica come 

virtù propedeutica alla contemplazione e alla divinizzazione. 

Rispetto agli Stoici, invece, si indagherà come l’economia e la 

politica (espressamente associate in due passi filoniani: SVF II, 733 

e III, 624) accomunino l’agire di Dio e l’agire dell’uomo nel governo 

del mondo. La vita pratica, così, assume rilievo in un contesto 

cosmologico “politicizzato”, come quello del De fuga (87-105). Per 

influsso anche di queste fonti ellenistiche, ne emerge un’immagine 

dell’assimilazione a Dio parzialmente trasformata rispetto 

all’originario progetto platonico e foriera di conseguenze nella 

tradizione successiva.  

 

Parole chiave: Economia, politica, assimilazione a Dio, Aristotele, 

Stoici



 

 

 

 


